
6 Nr.88 • Dezember 2O25 improfil • Theorie und Praxis improvisierter Musik

Thema: Improvisation als „aktuelle“ Musik Thema: Improvisation als „aktuelle“ Musik

7

Thema: Improvisation als „aktuelle Musik“

Improvisation als Erfahrung des Unmöglichen 
Zwischen kritischer Theorie und interkulturellem Hören

von Diego Kohn, Zürich, Schweiz

Improvisation gilt oft als die Kunst des Augenblicks – als 
spontane, intuitive und kreative Reaktion auf das Un-
vorhergesehene. Doch was geschieht, wenn wir Im-
provisation nicht nur als musikalische Praxis, son-
dern als epistemologischen, politischen und sozialen 
Akt verstehen? Dieser Beitrag nähert sich der Impro-
visation als einer „Erfahrung des Unmöglichen“ – in 
Anlehnung an Jacques Derridas Philosophie – und ver-
ortet sie im Spannungsfeld zwischen kritischer Theorie, 
interkulturellem Hören und künstlerischem Widerstand.

Ausgehend von meiner Praxis als Künstler, Projektleiter und 
Dozent für Improvisation in verschiedenen Institutionen in La-
teinamerika und Europa, untersuche ich die improvisatorische 
Praxis als Raum ethischer Begegnung, als Form der akustischen 
Gastfreundschaft und als Akt epistemischen Ungehorsams. 
Zentrale Begriffe wie Alterität (Levinas), Dekonstruktion (Der-
rida), Normalisierung (Foucault) und Pluriversalität (Mignolo) 
ermöglichen es, die Improvisation in einem erweiterten kriti-
schen Horizont zu denken – jenseits disziplinärer oder ästheti-
scher Zuschreibungen.

Anhand des Projekts Listening Across the Borders, einer interkul-
turellen künstlerischen Residenz mit Teilnehmer:innen aus Is-
rael, Palästina, Iran und Europa, wird aufgezeigt, wie Klang und 
Improvisation als Brücken zwischen Identitäten und politischen 
Realitäten fungieren können. Die Improvisation erscheint hier 
nicht als Flucht aus der Realität, sondern als radikale Form des 
Dazwischen – offen, widerständig, und zutiefst gegenwärtig.

Einleitung: Improvisation und Gegenwart

Die thematische Ausrichtung der diesjährigen Ausgabe von 
improfil „Improvisation als aktuelle Musik“ lädt dazu ein, 
Improvisation nicht nur als klangliche Praxis, sondern als 
eine Form der Auseinandersetzung mit Gegenwart zu den-
ken – als eine Praxis, die im Moment verankert ist 
und zugleich auf das Unvorhersehbare reagiert. 
In einer Zeit zunehmender Komplexität, Unsi-
cherheit und globaler Spannungen eröffnet die 
improvisatorische Haltung Möglichkeitsräume 
jenseits fixer Strukturen und fertiger Antworten.

In diesem Beitrag wird Improvisation nicht als Stilrich-
tung oder musikalische Technik verstanden, sondern 

als situierte, kritische und ethische Praxis. Es geht 
um eine Weise des Seins und Handelns, die Dif-
ferenz nicht glättet, sondern anerkennt, die nor-
mative Ordnungen infrage stellt und im Akt des 

Zuhörens soziale wie ästhetische Verantwortung 
übernimmt. Improvisation in diesem Sinn ist nicht 

nur Ausdruck des Jetzt – sie ist eine Methode, mit dem 
Jetzt in Kontakt zu treten.

Die folgenden Überlegungen basieren auf meiner künstlerischen 
und pädagogischen Arbeit im internationalen Kontext sowie auf 
meiner langjährigen Auseinandersetzung mit Improvisation als 
kritischer Praxis. Sie orientieren sich an einem Verständnis von 
Improvisation als dialogischer, kontextbezogener und wider-
ständiger Handlung, in der ästhetische, politische und soziale 
Dimensionen untrennbar miteinander verflochten sind.

Die Erfahrung des Unmöglichen

Improvisation verweist auf eine Praxis, die sich dem Planbaren, 
dem Vorhersehbaren und dem durch Disziplin gesicherten Wis-
sen entzieht. In ihrer Essenz lässt sich Improvisation als eine „Er-
fahrung des Unmöglichen“ verstehen – als ein Moment, in dem 
das Undenkbare oder das bisher Unaussprechliche Gestalt an-
nimmt, jenseits etablierter Ordnungen des Wissens, der Zeit und 
der Autorität. Jacques Derrida spricht in diesem Zusammenhang 
von einem Ereignis, „dessen Möglichkeit sich mit dem Begriff 
der Möglichkeit selbst nicht vereinbaren lässt“.1 Es geht nicht 
darum, etwas zu meistern, zu kontrollieren, sondern sich einem 

Anderen auszusetzen, das die eigene Erwartung übersteigt.

Die Erfahrung des Unmöglichen ist dabei nicht als meta-
physisches Paradoxon zu verstehen, sondern als ein ra-

dikal ethisches Geschehen, das die Strukturen des 
Denkens und Handelns erschüttert. Für Derrida 

ist das Unmögliche gerade das, „was uns ver-

1 Jacques Derrida: Vom Geist. Heidegger und die Frage, Frankfurt 
am Main 1993, S. 75.

pflichtet“2 – ein Ereignis, das nicht planbar ist, aber den-
noch Verantwortung fordert. Improvisation in diesem 
Sinne bedeutet, sich dem Unverfügbaren auszusetzen, 
ohne Garantie auf Sinn oder Erfolg, ohne sich auf ein 
bereits bekanntes Regelwerk verlassen zu können.

In diesem Sinne ist Improvisation keine Disziplin wie 
etwa Anthropologie, Soziologie, Politikwissenschaft 
oder Rechtswissenschaft – und auch keine künstleri-
sche Disziplin wie Malerei, Bildhauerei, Architektur, Musik, 
Tanz oder Literatur. Sie ist weder interdisziplinär noch trans-
disziplinär. Improvisation ist eine Undisziplin: eine Praxis, die 
sich mit leichtem Trotz der Kategorisierung entzieht und mit 
einer gewissen Frechheit genau dort auftritt, wo Eindeutigkeit 
und Kontrolle dominieren. Als kritische Praxis verweigert sie 
sich normativen Wissensordnungen, traditionellen Rollenver-
teilungen und hegemonialen Erzählungen künstlerischer Pro-
duktion. Sie operiert im Zwischenraum des Unentschiedenen 
und Nicht-Definierten und fordert von den Beteiligten eine 
Haltung des Zuhörens, der Präsenz und der Offenheit gegen-
über dem, was sich im Moment ereignet. Diese Haltung bewegt 
sich im Spannungsfeld zwischen dem Berechenbaren und dem 
Unberechenbaren, zwischen dem Geprobten und dem Sponta-
nen, zwischen Struktur und deren Auflösung.

In der Improvisation zeigt sich ein Wissen, das sich nicht in 
Partituren oder festen Systemen speichern lässt – ein Wissen, 
das sich performativ und relational entfaltet. Es ist ein Wissen 
der Erfahrung, ein Wissen der Singularität. Und gerade darin 
liegt ihr kritisches Potenzial: in der Erschütterung dessen, was 
als selbstverständlich gilt, in der Fähigkeit, andere Formen des 
Denkens, Handelns und Hörens aufzurufen.

Improvisation als Erfahrung des Unmöglichen eröffnet Räume 
für neue Subjektivitäten und unerwartete Beziehungen – sie ist 
nicht nur ein künstlerischer Akt, sondern eine ethisch-politi-
sche Praxis der Infragestellung, der Grenzüberschreitung und 
der radikalen Präsenz.

Die Begegnung mit dem Anderen:  
Improvisation als ethischer Raum

Improvisation ist mehr als nur ein kreativer Prozess – sie 
ist eine Praxis des Miteinanders, eine ethische Situation 
im Sinne Emmanuel Levinas’. Für Levinas beginnt 
Ethik nicht mit Gesetzen oder Regeln, sondern mit 
dem Antlitz des Anderen, das uns zur Verantwortung 
ruft: „Die Beziehung zum Anderen ist nicht eine Vor-
stellung, sondern eine Verantwortung“.3 Dieses Antlitz 
bleibt jedoch in seiner radikalen Andersheit unverfüg-
bar, jenseits jeder Totalisierung.

2 ebd., S. 80.
3 Emmanuel Levinas, Totalität und Unendliches. Versuch über die Exteriorität, 
Freiburg i. Br.: Johannes Verlag 2003, S. 215.

Jacques Derrida führt diesen Gedanken weiter und 
entwickelt mit seinem Begriff der Gastfreundschaft (ho-
spitalité) eine Ethik des Empfangens, die bedingungs-
los sein muss: den Anderen aufzunehmen, ohne ihn zu 
kennen, ohne ihn sich anzueignen, ohne Bedingungen 
zu stellen. „Die wahre Gastfreundschaft kann nur eine 
Gastfreundschaft ohne Bedingungen sein“,4 schreibt 

Derrida – eine Haltung, die sich dem Risiko öffnet und 
das Eigene infrage stellt.

Improvisation als künstlerische Praxis kann als ein solcher Raum 
bedingungsloser Gastfreundschaft verstanden werden. Sie erlaubt 
eine Form des Zusammenseins, die nicht auf Vereinheitlichung 
oder Kontrolle zielt, sondern auf eine Anerkennung der Diffe-
renz. Anders als in normierten sozialen oder musikalischen Situa-
tionen eröffnet improvisierte Musik ein Feld, in dem Begegnung 
nicht durch vorher festgelegte Regeln strukturiert ist, sondern 
durch die Bereitschaft, sich auf das Unbekannte, das Nicht-Ver-
fügbare einzulassen.

In diesem Sinne ist Improvisation eine Praxis der klanglichen 
Gastfreundschaft – eine Weise, mit dem Anderen im Klang zu 
sein, ohne ihn einzuverleiben. Der Klang wird dabei zum Me-
dium der Beziehung: nicht als Mitteilung oder Ausdruck eines 
Ichs, sondern als Antwort auf das, was vom Anderen kommt. 
Diese ethische Haltung zeigt sich besonders deutlich im Mo-
ment der Stille, im Hinhören, im Zurücktreten. Das musikali-
sche Handeln entsteht dann nicht aus einem Gestaltungswillen 
heraus, sondern aus einer Haltung der Präsenz und Offenheit 
– aus der Bereitschaft, vom Anderen überrascht zu werden.

Improvisation als ethischer Raum heißt somit: eine Praxis, die 
Differenz nicht aufhebt, sondern sie hörbar macht; die nicht 
im Konsens endet, sondern in einem geteilten Nichtwissen; die 
nicht im Kompromiss, sondern in der Ko-Präsenz des Unverfüg-
baren wurzelt. Oder, mit Levinas gesagt: „Die Anrede des Ande-
ren geschieht jenseits des Sehens und jenseits des Seins.“5 In einer 
Zeit zunehmender Vereinheitlichung kultureller Ausdrucksfor-
men und wachsender gesellschaftlicher Polarisierung könnte die 
Improvisation als ästhetisch-ethische Praxis des Andersseins und 
Andershörens eine politische Bedeutung gewinnen.

Dekoloniale Resonanzen:  
Improvisation jenseits westlicher Normen

Improvisation kann als dekoloniale Praxis verstan-
den werden – als Widerstand gegen hegemoniale 
Wissensordnungen, wie sie in westlich geprägten 
Bildungssystemen tief verankert sind. Gerade in der 
musikalischen Ausbildung zeigt sich dies in der Be-

4 Jacques Derrida, Of Hospitality, Stanford: Stanford University Press 
2000, S. 25.
5 Emmanuel Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Frei-
burg i. Br.: Alber 1992, S. 150.



8 Nr.88 • Dezember 2O25 improfil • Theorie und Praxis improvisierter Musik

Thema: Improvisation als „aktuelle“ Musik Thema: Improvisation als „aktuelle“ Musik

9

vorzugung bestimmter Repertoires, Klangideale und Dar-
stellungsformen, die häufig als universell gelten, dabei 
aber vielfach andere musikalische Wissenssysteme mar-
ginalisieren. Die Auseinandersetzung mit der sogenann-
ten Kolonialität des Wissens eröffnet hier einen kritischen 
Horizont: Sie macht sichtbar, wie tief koloniale Macht-
verhältnisse in unsere Vorstellungen von Wissen, Kön-
nen und Bildung eingeschrieben sind.

Der Kulturtheoretiker Walter D. Mignolo beschreibt 
die Kolonialität des Wissens als jenes Gefüge, in dem sich euro-
zentrische Denkweisen seit der frühen Moderne als normative 
und vermeintlich objektive Wahrheiten durchgesetzt haben. 
Anstatt bestehende Inhalte zu erweitern, plädiert Mignolo für 
eine Verschiebung des Rahmens selbst: “Decolonial thinking is 
not about new content within the same frame, but about chan-
ging the frame itself.” 6

Mignolo versteht epistemic disobedience als eine notwendige 
Haltung, um die „Kolonialität des Wissens“ und die damit ver-
bundenen Hierarchien sichtbar zu machen. Wie er schreibt: 
“Epistemic disobedience is needed to take on the task of mak-
ing visible the coloniality of knowledge and the colonial dif-
ference.” 7 Diese Form des Ungehorsams richtet sich gegen die 
Autorität eines angeblich universellen Wissens und eröffnet die 
Möglichkeit einer Pluriversalität – eines Nebeneinanders unter-
schiedlicher, gleichwertiger Wissensformen.

Improvisation – insbesondere wenn sie sich normkritisch, kon-
textsensibel und kollektiv entfaltet – kann als eine solche Praxis 
epistemischen Widerstands gelesen werden. Sie stellt die Auto-
rität des schriftlich fixierten Repertoires infrage, unterläuft die 
Hierarchien musikalischer Expertise und eröffnet Räume, in 
denen alternative, verkörperte, relationale und situationsgebun-
dene Wissensformen zur Geltung kommen. Anstatt Wissen zu 
reproduzieren, entsteht es hier im Moment: in der Geste, im 
Klang, in der Beziehung. Diese Form des Musizierens stellt die 
Idee von Exzellenz, wie sie in der westlich-akademischen Musik-
ausbildung tradiert wird, radikal infrage.

Auch Michel Foucaults Analyse der Macht-Wissen-Verhält-
nisse hilft, diese Prozesse zu verstehen. Die Frage, wer sprechen 
darf, wer gehört wird und welche Ausdrucksformen als legitim 
gelten, ist im musikalischen Feld ebenso strukturell ge-
prägt wie im politischen. Improvisation, verstanden als 
Praxis des Nicht-Wissens und der Offenheit, bewegt 
sich außerhalb dieser normativen Raster und erzeugt 
eine epistemische Reibung.

6 Walter D. Mignolo: The Darker Side of Western Modernity: Global Fu-
tures, Decolonial Options. Durham: Duke University Press, 2011, S. 47.
7 Walter D. Mignolo: Epistemic Disobedience, Independent Thought and 
Decolonial Freedom. in: Theory, Culture & Society. Vol. 26, No. 7–8, 2009, 
p 162

In diesem Sinne wird Improvisation zu einer dekolo-
nialen Resonanzpraxis. Sie verweigert sich nicht nur 
westlichen ästhetischen Normen, sondern auch den in-
stitutionellen Strukturen, die diese Normen fortschrei-
ben. Sie lädt dazu ein, Musik nicht als Repräsentation, 
sondern als Begegnung zu denken – als Ereignis, in dem 
sich Wissen nicht durch Reproduktion, sondern durch 
Relation, Körper, Kontext und Gegenwart entfaltet. Im-
provisation macht hörbar, was im Rahmen disziplinier-

ter Wissensproduktion oft unhörbar bleibt, und öffnet 
so einen Raum epistemischer Vielfalt. Dieser Raum ist nicht 
universal, sondern  pluriversal  gedacht – nicht als eine einzige 
Wahrheit, sondern als ein Nebeneinander vieler gleichwertiger 
Weisen des Wissens und Hörens.

Listening Across the Borders:  
ein Projekt zwischen Klang, Identität und Konflikt

Listening Across the Borders ist ein interkulturelles Projekt, 
das 2023/25 in Zürich entwickelt wurde und Künstler:innen 
unterschiedlicher Herkunft – jüdischer, arabischer und euro-
päischer – zusammenbrachte, um gemeinsam über Klang, Zu-
hören und Identität zu improvisieren, zu reflektieren und zu 
arbeiten. Im Zentrum des Projekts standen eine künstlerische 
Residenz und ein öffentlicher Abschlussabend, bei dem die 
entstandenen Klänge, Texte und performativen Formen prä-
sentiert wurden. Ziel war es, durch Improvisation und kollek-
tive Hörpraktiken Räume des Austauschs zu schaffen, in denen 
Unterschiede nicht nivelliert, sondern hörbar und verhandel-
bar gemacht werden.

Gerade in Zeiten zunehmender Polarisierung und globaler 
Konflikte war dieses Projekt mit Herausforderungen konfron-
tiert. Viele eingeladene Künstler:innen konnten oder woll-
ten – aus politischen, emotionalen oder sicherheitsbedingten 
Gründen – nicht teilnehmen. Diese Abwesenheiten hinter-
ließen nicht nur Lücken, sondern machten die Spannungen 
und Wunden, die das Projekt thematisieren wollte, unmittel-
bar erfahrbar. Die improvisatorische Offenheit der Residenz 
erwies sich dabei als doppeldeutige Strategie: Sie ermöglichte 
einerseits spontane Verbindungen und gemeinsames Forschen, 
machte aber andererseits auch deutlich, wie schwierig es ist, in 
von Gewalt und Geschichte geprägten Kontexten tatsächlich 

in den Dialog zu treten.

Improvisation und Zuhören fungierten in diesem Pro-
zess nicht nur als künstlerische Mittel, sondern als po-
litische und soziale Praktiken. Das gemeinsame Hö-
ren wurde zu einer Form der Anerkennung – nicht als 
Konsens, sondern als Bereitschaft, sich der Perspek-
tive der Anderen auszusetzen, ohne sie kontrollieren 
oder bewerten zu müssen. Die geteilte Unsicherheit 
im Improvisieren ließ Machtverhältnisse verschiebbar 
werden: Wer führt? Wer folgt? Wer spricht, wer hört 
– und wer bleibt stumm?

Diese Erfahrung hat die Grenzen künstlerischer 
Projekte deutlich gemacht. Sie können keine 
Konflikte lösen, aber sie können Räume öff-
nen, in denen Differenz nicht nur toleriert, 
sondern als produktive Spannung erlebbar 
wird. In diesem Sinne war Listening Across the 
Borders weniger eine performative Antwort 
auf bestehende Konflikte, als vielmehr ein 
tastender Versuch, ein anderes Verhältnis zum 
Hören, zum Sprechen und zum Zusammen-
Sein zu entwickeln.

Schlussfolgerung:  
Improvisation als Praxis der Gegenwart

In den vorangegangenen Abschnitten wurde deutlich, dass mu-
sikalische Improvisation nicht nur eine künstlerische Technik 
oder Stilrichtung ist, sondern eine umfassende Praxis – eine 
Form des Denkens, Hörens und Handelns, die sich als kritisch, 
ethisch und dekolonial versteht. Als plurale Wissensform wi-
dersetzt sich die Improvisation klaren Kategorisierungen und 
etablierten Hierarchien. Sie stellt eine Alternative dar zu nor-
mativen Ordnungen der Musikproduktion, zu hegemonialen 
Vorstellungen von Bildung, Repräsentation und Autorschaft.

In einer Zeit, die geprägt ist von politischen Polarisierungen, 
globalen Krisen und institutioneller Erstarrung, kann Impro-
visation als situierte Antwort gelesen werden: als gelebte Praxis 
der Offenheit, des Widerstands und der Transformation. Ihre 
Radikalität liegt in der Präsenz – im Moment des gemeinsamen 
Zuhörens, Entscheidens und Handelns. Diese Präsenz ist nicht 
neutral, sondern kontextgebunden, verwoben mit Fragen von 
Macht, Identität und Zugehörigkeit.

Die in diesem Beitrag verhandelten Perspektiven – von der Be-
gegnung mit dem Anderen über dekoloniale Resonanzen bis 
hin zu den Möglichkeiten der kritischen Improvisation – zei-
gen, dass Improvisation weit über das Feld der Musik hinaus-
weist. Sie lädt ein zu einem Umdenken künstlerischer Prozesse, 
zu einer Revision pädagogischer Modelle, zu einer Politisierung 
der Ästhetik. Improvisation wird so zur Schule der Aufmerk-
samkeit und zur Schule des Unvorhersehbaren – ein Labor für 
gesellschaftliche Vorstellungskraft.

Gerade deshalb sollte Improvisation nicht am Rand, sondern 
im Zentrum künstlerischer Ausbildung und Forschung veran-
kert werden. Als Praxis der Gegenwart – offen, plural, kritisch – 
ermöglicht sie neue Formen des Lernens, des Miteinanders und 
der Weltbegegnung. In ihrem Kern steht die Hoffnung, dass ein 
anderes Hören auch ein anderes Handeln hervorbringen kann.

Diego Kohn ist Musiker, Projektleiter und Dozent mit Schwerpunkt auf mu-
sikalischer Improvisation. Er unterrichtet Improvisation an der Zürcher Hoch-
schule der Künste (ZHdK) und am MKZ Zürich. Als aktives Mitglied der ME-
TRIC-Initiative (AEC) engagiert er sich für die Integration der Improvisation 
in die europäische Musikhochschulbildung. Er hat Komposition, Musiktheorie 
und Performance mit Fokus auf Improvisation studiert und unter anderem bei 
Fred Frith und George Lewis gelernt. Er tritt international auf, leitet Projekte 
wie Creaziun, Offene Bühne Zürich und Listening Across the Borders und gibt 
Workshops und Vorträge zu Improvisation weltweit.


